Komunika: Journal of Communication Science and Islamic Da’wah
Vol. 9, No. 2, pp. 71-82, 2025
DOI: 10.32832/komunika.v9i2.14839

METODE DAKWAH KH. DIDIN HAFIDHDUDDIN DALAM
MEMBANGUN KEMANDIRIAN UMAT

Fathiya Zakiyah Hasryah, Fahmi Irfani, Falizar Rivani

Universitas Ibn Khaldun
Email: fathiyazakiyah259@gmail.com

Abstract

This research aims to understand and analyze the preaching methods employed by KH Didin
Haphiduddin in fostering ummah independence. In addition, the study seeks to identify the key
da'wah messages conveyed by KH Didin Haphiduddin in his efforts to build a self-reliant Muslim
community. The research adopts a descriptive qualitative approach to obtain an in-depth
understanding of KH Didin Haphiduddin’s preaching strategies and their influence on community
empowerment and independence. Data were collected through in-depth interviews with KH Didin
Haphiduddin as the primary informant, as well as through direct observation of his sermons and
da'wah activities. These methods enabled the researcher to capture both the conceptual framework
and practical application of da'wah in promoting ummah independence. The collected data were
analyzed using qualitative descriptive techniques, focusing on patterns of preaching methods,
message delivery, and community responses. The findings reveal that the concept of ummah
independence promoted by KH Didin Haphiduddin is holistic in nature and not limited solely to
economic empowerment. Instead, it encompasses multiple dimensions, including spiritual
strengthening, moral development, intellectual capacity building, social responsibility, and
economic self-sufficiency. His preaching methods emphasize the integration of religious values with
practical life skills, encouraging the ummah to become proactive, disciplined, and socially aware
individuals. Furthermore, KH Didin Haphiduddin employs persuasive and educative preaching
approaches that are contextual and responsive to contemporary social challenges. Through these
methods, da'wah functions not only as a medium for religious instruction but also as a catalyst for
social transformation and community empowerment. Overall, the study concludes that KH Didin
Haphiduddin’s preaching methods play a significant role in fostering comprehensive ummah
independence by combining spiritual guidance with practical strategies for sustainable community
development.

Keywords: Preaching methods; Community independence, KH Didin Haphiduddin, Preaching

messages, Role of preaching

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk memahami dan menganalisis metode dakwah yang digunakan oleh
KH Didin Haphiduddin dalam mendorong kemandirian umat. Selain itu, penelitian ini berupaya
mengidentifikasi pesan-pesan dakwah utama yang disampaikan oleh KH Didin Haphiduddin dalam
upayanya membangun komunitas Muslim yang mandiri. Penelitian ini mengadopsi pendekatan
kualitatif deskriptif untuk memperoleh pemahaman mendalam tentang strategi dakwah KH Didin
Haphiduddin dan pengaruhnya terhadap pemberdayaan dan kemandirian masyarakat. Data
dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan KH Didin Haphiduddin sebagai informan
utama, serta melalui observasi langsung terhadap khutbah dan kegiatan dakwahnya. Metode-
metode ini memungkinkan peneliti untuk menangkap kerangka konseptual dan penerapan praktis
dakwah dalam mempromosikan kemandirian umat. Data yang dikumpulkan dianalisis
menggunakan teknik deskriptif kualitatif, dengan fokus pada pola metode dakwah, penyampaian
pesan, dan respons masyarakat. Temuan menunjukkan bahwa konsep kemandirian umat yang
dipromosikan oleh KH Didin Haphiduddin bersifat holistik dan tidak terbatas hanya pada

©2025 The authors and Komunika. All rights reserved.
Article Information:
Received July 28, 2023 Revised December 30, 2025 Accepted December 30 2025

71



Fathiya Zakiyah Hasryah, Fahmi Irfani, Falizar Rivani

pemberdayaan ekonomi. Sebaliknya, dakwah mencakup berbagai dimensi, termasuk penguatan
spiritual, pengembangan moral, peningkatan kapasitas intelektual, tanggung jawab sosial, dan
kemandirian ekonomi. Metode dakwahnya menekankan integrasi nilai-nilai agama dengan
keterampilan hidup praktis, mendorong umat untuk menjadi individu yang proaktif, disiplin, dan
sadar sosial. Lebih lanjut, KH Didin Haphiduddin menggunakan pendekatan dakwah yang persuasif
dan edukatif yang kontekstual dan responsif terhadap tantangan sosial kontemporer. Melalui
metode-metode ini, dakwah berfungsi tidak hanya sebagai media pengajaran agama tetapi juga
sebagai katalisator transformasi sosial dan pemberdayaan masyarakat. Secara keseluruhan,
penelitian ini menyimpulkan bahwa metode dakwah KH Didin Haphiduddin memainkan peran
penting dalam mendorong kemandirian umat secara komprehensif dengan menggabungkan
bimbingan spiritual dengan strategi praktis untuk pembangunan masyarakat yang berkelanjutan.

Keywords: Metode dakwah; Kemandirian umat; KH Didin Hapidhuddin; Pesan dakwah; Peran

dakwah

1. Pendahuluan

Pesatnya perkembangan masyarakat tak dapat kita pungkiri lagi berikut dengan
berbagai permasalahan yang muncul menyertainya. Oleh karenanya dakwah yang
dahulu dilakukan hanya sebatas dengan cara-cara tradisional perlu dikembangkan
lagi dengan lebih berplanning, profesional, dan disertai dengan kemampuan skill
dan keilmuan yang handal (Nasution & Ramadhan, 2021). Maka, dakwah memang
sangat membutuhkan sekumpulan orang-orang yang memiliki potensi, terus
mengkaji, mendalami dan menaikan nilai dakwah secara profesional (Hidayat &
Fadhilah, 2022). Seringkali masyarakat mempercayakan aktivitas dakwah sebagai
upaya memberikan solusi Islam terhadap berbagai problematika dalam aspek
kehidupan (Arifin & Setiawan, 2020). Tak jarang permasalahan tersebut mencakup
seluruh aspek termasuk sosial, hukum, budaya, ekonomi, sains, dan sebagainya
(Sari & Yuliana, 2021). J. Suyuti Pulungan dalam Abdul Wahid menerangkan
apabila dakwah memiliki fungsi untuk meluruskan permasalahan-permasalahan
umat (Wahid, 2023).

Pada hal ini tujuan dakwah dapat dibedakan dalam beberapa bentuk, tujuan urgent
dan tujuan insidental. Tujuan urgent untuk mengatasi berbagai masalah penting
nan rumit secara tepat dan cepat baik secara sosial maupun individual (Kurniawan
& Sulaiman, 2022). Serta tidak menghambat terealisasinya masyarakat yang
shaleh (Zain & Hasan, 2022). Yang kedua tujuan dakwah insidental yakni usaha
pemecahan masalah yang terjadi hanya karena permasalahan yang datang sewaktu-
waktu pada persoalan masyarakat (Indrawati & Mulyani, 2023). Sebagai contoh,
kasus-kasus seperti pemerasan, paham aliran sesat, korupsi, dan lain-lain (Yusuf
& Alam, 2021). Seluruh umat Islam di seluruh sisi dunia kini tengah dihadapkan
dengan berbagai problematika yang pelik (Samsudin & Yani, 2021).

Rendahnya kualitas sumber daya yang menjadikan munculnya masalah
kemiskinan, marjinalisasi peran pada dunia politik, dedikasi akhlak, kebodohan,
ekonomi dan budaya (Abdillah & Prabowo, 2023). Sementara pada hakikatnya
Allah SWT telah memberikan Rahmat yang berlimpah pada Sumber Daya Alam
(SDA) di berbagai penjuru negeri terutama di negara-negara Muslim (Harahap &
Amin, 2022). Tetapi dalam aktualnya, negeri-negeri yang mayoritas penduduknya
beragama non-Muslim justru memiliki kemajuan, kesejahteraan, kemakmuran, dan

72



Metode Dakwah KH. Didin Hafidhduddin dalam Membangun Kemandirian Umat

keadilan (Zulfigar & Setyawan, 2020). Hal inilah yang penting sekali untuk
dicarikan pemecahan masalahnya secara bersama (Darmawan & Putri, 2021).

Harus diakui secara garis besar, sosial umat Islam di Indonesia dalam hal
kemandirian masih jauh tertinggal dan masih perlu untuk dikembangkan (Widianto
& Riska, 2022). Bila dilihat dari kondisi perekonomian dan pendidikan berbasis
Islam tersebut dapat ditarik inti permasalahannya, jika umat Islam di tanah air ini
masih butuh diarahkan agar mandiri (Ahmad & Aulia, 2023). Metode dakwah KH.
Didin Hafidhduddin begitu menarik perhatian penulis karena memiliki
karakteristik dakwah yang berbeda dengan dakwah yang disampaikan ulama lain
yang hanya berfokus pada ajaran agama, filsafat, tasawuf, serta fikih (Prasetyo &
Indah, 2021).

Kiayi Didin Hafidhuddin memiliki fokus pada kemajuan umat serta aktif dalam
mengarahkan umat kepada kemandirian (Firdaus & Rahmat, 2020). Metode
Dakwah adalah jalan yang digunakan seorang penggiat dakwah dalam
menyampaikan suatu pesan atau ajaran dakwahnya (Sulastri & Pramudi, 2022).
Metode dakwah sangatlah penting dalam proses dakwah, sebab, apabila pesan
yang disampaikan sangat bagus dan baik, apabila disampaikan dengan metode
yang kurang baik, bisa jadi isi pesan tersebut tidak tersampaikan atau diterima oleh
mad’u (Rochmiana & Yulianto, 2023). Dakwah dijelaskan dalam Al-Qur’an dan
Hadits, disebutkan oleh Allah dan Rasul-Nya dalam banyak lapisan, dari dakwah
yang memang diamanahkan menjadi tugas amanah para Rasul, dakwah sebagai
kewajiban, metode dakwah, materi dakwah, media dakwah, dan dakwah yang
menjadi pusat segala kebajikan (Kasim & Yusra, 2021).

Adapun macam-macam dakwah secara umum ada tiga pertama Dakwah bil Lisan
merupakan sebuah metode dakwah yang penyampaiannya menggunakan media
lisan (Rochmiana, 2019). Kedua dakwah bil hal adalah gabungan dari dua suku
kata dalam bahasa Arab. Dakwah dan al-hal, kata “dakwah” mempunyai makna
memanggil, mengarahkan, menyeru (Hakim & Rahmat, 2017). Dan ketiga
Dakwah bil Qolam atau dakwah yang dilakukan melalui tulisan merupakan metode
dakwah yang disampaikan dengan media tulisan (Ali, 2017). Kata “Kemandirian”
dapat didefinisikan dengan kemampuan dalam merasakan, memikirkan, dan
melakukan sesuatu sendiri (Misjaya, 2019).

Kemandirian mempunyai beberapa aspek, yaitu a) aspek sosial (keinginan untuk
menjalin relasi dengan aktif); b) aspek intelektual (keinginan untuk berfikir
menuntaskan persoalan secara individu); c) aspek ekonomi (keinginan dalam
mengolah ekonomi sendiri); d) aspek emosi (keinginan dalam mengatur emosi
pribadi) (Misjaya, 2019). Secara etimologi ummah atau umat memiliki arti tujuan,
waktu, dan ikutan (Zaeni & Mukmin, 2020). Sedangkan secara terminology, umat
berarti suatu masa dalam kehidupan manusia, segolongan insan yang diutus para
Nabi, semisal Nabi Muhammad SAW, bersuku bangsa, dan negara (Zaeni &
Mukmin, 2020). Menurut Didin Hafidhuddin (2021), kemandirian umat itu apabila
umat telah dapat menyelesaikan persoalannya sendiri, tentunya dengan
menggunakan ajaran Islam (Hafidhuddin, 2021).

73



Fathiya Zakiyah Hasryah, Fahmi Irfani, Falizar Rivani

Semisal umat memiliki masalah dalam bidang pendidikan, maka dapat
diselesaikan bersama-sama, atau dalam bidang ekonomi, maka dapat diselesaikan
oleh umat itu sendiri tanpa bantuan pihak lain, maka itulah yang dinamakan
kemandirian umat (Rahmawati & Farida, 2017). Tujuan kemandirian umat dalam
merencanakan tujuan dakwah dalam mengembangkan kemandirian masyarakat,
yang perlu dipaparkan di awal ialah tentang tujuan atau cita-cita dari dakwah.
Macam-macam tujuan pengembangan kemandirian umat ialah: Kemakmuran yang
merata, keadilan sosial, kesejahteraan ekonomi, kesejahteraan spiritual, dan
mental, perlakuan yang sama di mata hukum, serta kebahagiaan untuk semua
(Rahmawati & Farida, 2017). Secara praktis, ajaran Islam menuntut umatnya untuk
selalu berupaya melakukan pemberdayaan dalam kehidupannya, sehingga terlepas
dari berbagai masalah sosial seperti kemiskinan, kebodohan, penyakit, dan
kebatilan (Aliyudin, 2018). Masalah kemiskinan merupakan suatu lingkaran utuh,
yaitu sebuah sistem yang saling berhubungan satu sama lainnya (Setiawan &
Wahid, 2019).

2. Metodologi

Metodologi penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan
kualitatif. Penelitian kualitatif merupakan jenis penelitian yang dilakukan secara
alamiah sesuai dengan kondisi yang ada di lapangan tanpa adanya rekayasa atau
manipulasi. Penelitian ini lebih fokus pada pemahaman mendalam terhadap
fenomena yang diteliti, serta pengumpulan data yang bersifat deskriptif, yang
menggambarkan keadaan atau peristiwa sebagaimana adanya tanpa memberikan
interpretasi yang terlalu analitis. Dalam konteks ini, jenis data yang dikumpulkan
dalam penelitian kualitatif biasanya berupa kata-kata, gambar, atau dokumen yang
menjelaskan fenomena yang sedang dikaji, bukan angka-angka atau data statistik.
Penelitian kualitatif terutama digunakan untuk memperoleh data yang kaya dan
mendalam mengenai suatu isu atau masalah.

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk menggali pemahaman yang lebih
mendalam dan komprehensif tentang topik yang sedang diteliti, melalui metode
yang memungkinkan peneliti untuk melakukan eksplorasi terhadap pengalaman
dan pandangan peserta atau objek penelitian. Salah satu cara yang digunakan
dalam penelitian kualitatif adalah melalui wawancara intensif. Wawancara ini
dilakukan dengan tujuan untuk menggali pandangan pribadi atau perspektif peserta
penelitian mengenai topik tertentu. Dalam wawancara ini, peneliti berperan
sebagai pengumpul data yang bertugas untuk mengarahkan percakapan ke arah
yang relevan dengan penelitian, sekaligus memberikan ruang bagi peserta untuk
mengungkapkan pendapat dan pengalaman mereka secara bebas dan terbuka.

Selain wawancara, teknik lain yang sering digunakan dalam penelitian kualitatif
adalah focus group discussion (FGD). FGD adalah metode pengumpulan data di
mana sekelompok orang yang memiliki pengalaman atau pandangan terkait
dengan topik yang diteliti berkumpul untuk mendiskusikan isu tertentu. Dalam
FGD, interaksi antara peserta sangat penting karena dapat memunculkan pemikiran
baru atau perspektif yang tidak terduga dari anggota kelompok yang lain. Proses
ini memungkinkan peneliti untuk mengamati dinamika kelompok serta bagaimana
ide dan pandangan berkembang melalui interaksi antar peserta.

74



Metode Dakwah KH. Didin Hafidhduddin dalam Membangun Kemandirian Umat

Metode lain yang digunakan dalam penelitian kualitatif adalah observasi.
Observasi adalah metode pengumpulan data di mana peneliti secara langsung
mengamati fenomena yang sedang terjadi di lapangan tanpa melakukan intervensi.
Dalam hal ini, peneliti dapat melakukan observasi terhadap tindakan, perilaku, atau
kejadian yang relevan dengan topik yang diteliti, baik dalam situasi alami maupun
dalam kondisi yang sudah dipersiapkan. Observasi dapat memberikan wawasan
yang lebih dalam tentang konteks sosial atau budaya yang mempengaruhi
fenomena yang diteliti.

Data adalah segala bentuk informasi, fakta, dan realitas yang terkait dengan apa
yang diteliti dan dikaji. Dalam penelitian kualitatif, data tidak hanya mencakup
informasi yang diperoleh melalui wawancara atau observasi, tetapi juga bisa
meliputi teks, gambar, audio, atau dokumen yang relevan dengan topik penelitian.
Data kualitatif biasanya bersifat naratif, yang berarti data tersebut disusun dalam
bentuk cerita atau deskripsi yang mendalam untuk menggambarkan pemahaman
tentang fenomena yang diteliti.

Selanjutnya, dalam pengumpulan data, peneliti harus memperhatikan teknik
sampling yang digunakan. Dalam penelitian kualitatif, sampling biasanya
dilakukan secara purposive, yaitu peneliti memilih peserta atau objek penelitian
berdasarkan kriteria tertentu yang relevan dengan topik yang diteliti. Pemilihan
sampel ini tidak didasarkan pada jumlah yang besar, melainkan pada kedalaman
informasi yang bisa diperoleh dari setiap peserta atau objek penelitian. Peneliti
berusaha untuk memilih peserta yang dapat memberikan informasi yang mendalam
dan beragam, yang dapat memperkaya pemahaman tentang fenomena yang diteliti.

Selain itu, dalam penelitian kualitatif, analisis data dilakukan secara induktif.
Artinya, peneliti mengumpulkan data terlebih dahulu, kemudian mencari pola atau
tema-tema tertentu yang muncul dari data tersebut. Proses ini melibatkan
pembacaan mendalam terhadap data, pengkodean, dan pengelompokan informasi
yang memiliki kesamaan tema atau kategori. Setelah itu, peneliti menyusun hasil
analisis untuk menarik kesimpulan yang dapat memberikan pemahaman lebih
lanjut mengenai topik yang diteliti.

Secara keseluruhan, penelitian kualitatif bertujuan untuk memahami fenomena
dari sudut pandang peserta atau objek penelitian. Metode ini memberikan ruang
bagi peneliti untuk mengeksplorasi dan menganalisis data yang kaya dan beragam,
yang mencerminkan kompleksitas realitas yang ada di lapangan.

3. Hasil dan Pembahasan

Didin Hafidhuddin adalah seorang tokoh besar, pemimpin Pondok Pesantren
Mahasiswa dan Pascasarjana Ulil Albaab Universitas Ibn Khaldun Bogor. Namun
demikian beliau tokoh yang unik, beliau tidak hanya mahir dan menguasai kitab-
kitab Islam klasik, tapi ia juga menguasai kitab-kitab kontemporer, dan modern.
Selain itu ia juga merupakan guru besar (Profesor) bidang Agama Islam yang
dikukuhkan oleh IPB dengan orasi ilmiah berjudul, "Peran pembiayaan syariah
dalam pembangunan pertanian di Indonesia" pada 2007. Ini merupakan ciri khas
yang istimewa dari sosok beliau. Keahlian ini tidak banyak dimiliki oleh kiai-kiai

75



Fathiya Zakiyah Hasryah, Fahmi Irfani, Falizar Rivani

lain. Terutama kiai yang seumuran dengannya. Didin Hafidhuddin Maturidi, lahir
di Bogor pada 21 Oktober 1951. Orang tua beliau adalah Kyai Mamad Maturidi
dan Hj Neneng Nafsiah. Didin Hafidhuddin merupakan anak ke 3 dari 9
bersaudara.

Pendidikan Formal yang pernah ditempuh Didin Hafidhuddin diawali dengan TK
Taman Islam Situ Udik Cibungbulang Bogor. Lalu dilanjutkan di Sekolah Rakyat
(SR) / SD Taman Islam Situ Udik Cibungbulang Bogor. Lalu di SMPN Cibadak
Sukabumi. Dan SMAN Cibadak Sukabumi (Jurusan [PA). Kemudian dilanjutkan
dengan kuliah di Fakultas Syariah IAIN Sunan Gunung Jati Bandung Cabang
Sukabumi kemudian pindah ke IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta (sekarang
bernama UIN Syarif Hidayatullah Jakarta) pada Fakultas Syariah Jurusan Qadla,
lulus tahun 1978. Nama gelar Doktorandus (Drs.) Kemudian melanjutkan di
Pascasarjana IPB Program Studi Penyuluhan Pembangunan, lulus tahun 1987.
Nama gelar: Magister Sains (M.S.). Lalu Didin memilih melanjutkan proses
belajarnya di Program Bahasa Arab, Universitas Islam Madinah, Saudi Arabia,
lulus tahun 1994. Setelah itu Didin mengambil Doktoral Ilmu Agama, Program
Studi/Spesialisasi Pengkajian Islam (Disertasi tentang Zakat), IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta (sekarang bernama UIN Syarif Hidayatullah) lulus tahun
2001. Nama gelar Doktor (DR).

Dalam penelitian ini Penulis melakukan wawancara dengan Didin Hafiduddin agar
mendapat data yang kredibel terkait pemikiran beliau, selain itu Penulis
menggunakan karya-karya dari buku beliau untuk mendukung penelitian ini.
Wawancara dilakukan pada 15 Mei 2023. Metode kemandirian umat yang
dimaksudkan Didin Hafiduddin yaitu membangun dan mendukung kegiatan
keumatan baik itu dalam bidang pendidikan, ekonomi, sosial, maupun poitik.
Dalam hal ini Didin Hafidduin menegaskan bahwa yang dimaksudkan dengan
kemandirian umat bukan hanya bergerak dalam bidang ekonomi melainkan dalam
bidang pendidikan juga sangat penting yang nantinya akan diarahkan agar umat
dapat mandiri.

Didin Hafiduddin juga menegaskan bahwa umat Muslim mesti memprihatinkan
tiga hal yang nantinya akan mendorong tumbuhnya kemandirian umat pertama
keimanan dan ketakwaan, kedua keunggulan ibadah akhlak, dan ketiga keunggulan
dalam bidang ilmu dan teknologi. Dalam bukunya ia juga menuliskan bahwasanya
seluruh penggerak dakwah yang memiliki visi dalam membangun kemandirian
umat. Dan siap berkorban baik dari segi waktu, tenaga, pikiran, termasuk juga
materi. Kifrah Didin Hafiduddin di masyarakat tidak hanya pada lembaga formal
seperti Dewan Syariah Nasional (DSN) ataupun perguruan tinggi tetapi di
lembaga-lembaga non-formal seperti BAZNAS, pesantren, dan yayasan.

Metode Dakwah Didin Hafidhuddin dalam Membangun Kemandirian Umat

Membangun kemandirian umat perlu dilakukan bersama-sama, dengan cara
mengajak teman-teman membangun organisasi bersama. Semisal bersama Dewan
Dakwah yang Didin Hafidhuddin lakukan, termasuk bagian dari gerakan-gerakan
dakwah dalam membangun kemandirian umat (Sulaiman & Fitriani, 2021). Maka
dari itu, Didin Hafidhuddin menuturkan bahwa dakwah tidak dapat dilakukan

76



Metode Dakwah KH. Didin Hafidhduddin dalam Membangun Kemandirian Umat

sendiri melainkan harus dilakukan secara berjamaah, didukung oleh para ahli
dalam berbagai macam bidang (Indra & Ramadhan, 2022). Berdasarkan penuturan
dari Didin Hafidhuddin, dalam membangun kemandirian umat pasti ditemukan
suatu kendala, tetapi pada intinya terletak pada kesungguhan (Nurhadi & Hidayat,
2020).

Banyak orang kemudian merasa sulit dikarenakan mereka kurang bersungguh-
sungguh, tidak All Out (Yusuf & Siti, 2023). Seharusnya kita sebagai umat Islam
telah memiliki potensi zakat, infak, shodaqoh dari masyarakat, hal tersebut dapat
dikoordinasikan dengan baik (Rizki & Lestari, 2021). Bisa juga kerjasama dengan
Baznas dan Alaznas, ataupun Baitulmall di Masjid (Purnama & Firdaus, 2022).
Kerjasama seperti ini akan memperkuat jaringan sosial yang mendukung
tercapainya kemandirian umat Islam di bidang ekonomi dan sosial (Wahid &
Hasan, 2023).

Melalui pengelolaan zakat yang tepat, umat Islam dapat membantu meningkatkan
kualitas hidup dan mengurangi ketimpangan sosial (Mulyani & Rahmawati, 2020).
Inisiatif ini bukan hanya memperbaiki ekonomi umat, tetapi juga memperkuat
kesadaran kolektif dalam menanggulangi masalah sosial yang lebih luas (Hidayat
& Asmara, 2022). Oleh karena itu, penting untuk memperkuat manajemen
organisasi dakwah agar dapat memaksimalkan potensi yang ada dalam masyarakat
(Syamsuddin & Kurniawan, 2021). Kemandirian umat Islam dapat terwujud
dengan adanya sinergi antara lembaga-lembaga sosial keagamaan dan masyarakat
dalam melaksanakan dakwah secara terstruktur (Fitriani & Putra, 2020). Selain itu,
didorongnya kerjasama dalam pemanfaatan zakat dan dana sosial lainnya menjadi
kunci dalam mencapai kesejahteraan umat yang mandiri dan sejahtera (Ali & Zain,
2021).

Berikut metode dakwah dalam membangun kemandirian umat dalam buku-buku
Didin Hafiduddin. Kemandirian Umat dalam buku ‘“Membangun Kemandirian
Umat”. Buku terbaru Didin Hafidhuddin ini sangat relevan dengan judul dari
penelitian yang saat ini dibahas. Didin Hafidhuddin menuturkan dalam buku-
bukunya:

“Pertama, keunggulan dalam keimanan dan ketakwaan. Iman dan takwa
akan mengundang rahmat pertologan dari Allah SWT serta mengundang
keberkahan-Nya. Kedua, Keunggulan dalam ibadah dan akhlak. Artinya
setiap muslim/ah harus melatih diri disiplin dan ibadah dalam pembiasaan
akhlakul karimah. Tanpa kedua sikap itu tidak akan ada maknanya
keunggulan dalam bidang yang lain. Ketiga, keunggulan dalam bidang ilmu
dan teknologi. Penguasaan ilmu dan teknologi merupakan suatu keniscayaan
dan kebutuhan apalagi di era 4.0 ini yang memiliki ciri-ciri tertentu, seperti
kecepatan dan ketepatan, melakukan digitalisasi dalam berbagai bidang”.

Kemandirian dalam diri umat tidak akan pernah bisa tumbuh apabila tidak

memiliki keunggulan-keunggulan dari ketiga hal di atas. Kemandirian Umat dalam
buku “Agar Layar Tetap Berkembang” dibahas dalam satu bab yaitu membahas

77



Fathiya Zakiyah Hasryah, Fahmi Irfani, Falizar Rivani

tentang kokohnya sebuah bahtera dakwah membangun umat. Dalam bab ini Didin
Hafidhuddin menuturkan.

“Umat Islam harus menjadi Umat yang mandiri dan berkualitas, sebab umat Islam
adalah Khairu Ummah. Kualitas umat tidak ditunjukkan dengan sekedar majunya
teknologi yang dimiliki, tingginya pendapatan perkapita, ataupun kebudayaannya.
Umat memiliki akidah yang kuat, rajin beribadah, etos kerja tinggi. Mereka saling
menasihati dalam menuju kebaikan. Sekali lagi, bukan tampilan fisiknya, tetapi
individu-individu yang kuat iman, beramal saleh, dan berakhlak mulia” (2006: 93)
Dari pemaparan Didin Hafidhuddin tersebut dapat disimpulkan bahwasanya
kualitas umat bukan dilihat dari tampilan fisiknya saja, seperti sekadar pendapatan
perkapita, ataupun kemajuan teknologi yang dimiliki, hal tersebut hanyalah berupa
materi.

Kemandirian Umat dalam buku “Dakwah Aktual” Didin Hafidhuddin
memaparkan hal-hal yang mendorong umat untuk meningkatkan kualitas umat.
Yang mana peningkatan kualitas umat juga akan mempengaruhi daripada
munculnya kemandirian dalam diri umat. Dalam bukunya, terdapat bab yang
berjudul “Meningkatkan Kualitas Umat Melalui Pendidikan” Dalam buku ini
beliau menjelaskan: “Membangun umat Islam memang berarti meningkatkan taraf
pendidikannya”(1998: 95). Pendidikan memanglah hal yang penting untuk
membangun dan meningkatkan kualitas umat, Karena dengan pendidikan
seseorang dapat memperoleh ilmu pengetahuan yang nantinya dapat menunjang
taraf hidup dan posisinya di hadapan Allah SWT dan manusia lainnya.

Buku Didin Hafidhuddin yang selanjutnya yaitu “Zakat dalam Perekonomian
Umat” Dalam bukunya Didin Hafidhuddin memberikan kesimpulan bahwasanya:
“Zakat adalah ibadah amaliyah ijtima’iyyah, artinya ibadah di bidang harta yang
memiliki kedudukan yang sangat penting dalam membangun masyarakat. Jika
zakat dikelola dengan baik, baik pengambilan maupun pendistribusiannya, pasti
akan dapat mengangkat kesejahteraan masyarakat”. (2002: 140)

Zakat dapat menjadi sumber utama dalam membangun umat apabila dapat dikelola
dengan baik, maka dari itu, perlu adanya badan pengelola yang mampu mengurus
hal-hal seperti zakat, infak, shadaqoh secara amanah dan baik. Apa yang
disampaikan oleh Didin Hafidhuddin tersebut menjadi salah satu bukti nyata
bahwa membangun kemandirian umat dari umat, oleh umat, untuk umat dapat
dilakukan salah satunya melalui jalan zakat, infak dan sodaqoh yang dipercayakan
kepada lembaga-lembaga pengurus. Kemandirian Umat dalam buku “Figh Harta
Upaya Menjemput Keberkahan Rizki” Didin Hafiduddin menjelaskan: “Jika ingin
kembali membangun ekonomi umat, maka kita harus mampu melahirkan
pengusaha-pengusaha muslim yang sukses. Yang memiliki komitmen kuat dalam
membangun kesejahteraan umat dan bangsa”. (2016: 55).

Pesan Dakwah Didin Hafidhuddin Dalam Membangun Kemandirian Umat

Didin Hafidhuddin memberikan amanat pada seluruh penggerak dakwah yang
memiliki visi dalam membangun kemandirian umat. Pertama, harus siap berkoran.

78



Metode Dakwah KH. Didin Hafidhduddin dalam Membangun Kemandirian Umat

Terutama dalam segi waktu, tenaga, pikiran, termasuk juga materi. Didin
Hafiduddin dalam bukunya ‘Islam Aflikatif” menjelaskan: “Ukhuwah islamiyah
merupakan salah satu pilar-pilar dari kekuatan umat, seperti terjadi di zaman Nabi
ketika beliau membangun masyarakat muslim di madinah. Rancang ukhuwah yang
solid dari ukhuwah islamiyah akan memudahkan tugas membangun masyarakat
sekaligus mengundang rahmat dan pertolongan Allah SWT”.

Dalam membangun kemandirian umat memang dibutuhkan kerjasama yang baik.
Umat sama-sama bergotong royong dalam menghadirkan kata kemandirian. Pesan
dakwah Didin Hafidhuddin tertuang juga dalam bukunya tang berjudul “Panduan
Praktis Tentang Zakat Infak Sedekah” dalam bukunya tersebut Didin Hafiduddin
menyinggung soal kemandirian umat dalam membangun ekonomi umat.
“Permasalahan zakat, infak, dan sedekah bukan hanya sebatas pada perkara wajib
dan sunnah saja, tetapi lebih jauh dari itu, bagaimana zakat, infak, dan sedekah itu
mampu meningkatkan dan memperdayakan ekonomi umat Islam. Sudah saatnya
kita mencari sistem ekonomi alteratif yang bebas dan bersih dari unsur ribawi, yang
tak lain adalah sistem ekonomi Islam.”

Zakat dapat diartikan pertumbuhan, karena dengan memberikan sebagian harta
kita, yang mana hal tersebut merupakan hak bagi fakir miskin dan lainnya yang
terdapat pada harta benda kita. maka dengan hal itu akan terjadilah suatu sirkulasi
uang di dalam masyarakat yang mengakibatkan berkembangnya fungsi dari uang
tersebut pada kehidupan perekonomian di masyarakat.

Peran Didin Hafidhuddin Dalam Membangun Kemandirian Umat

Dalam penelitian ini Penulis melakukan wawancara dengan sanak keluarga dekat
yang membersamai tokoh yang penulis kaji dalam penelitian ini. Agar mendapat
data yang kredibel. Mengenai peran Didin Hafiduddin di masyarakat tentu sudah
banyak sekali keterlibatan Didin Hafiddudin baik itu dalam ranah pembangunan
pendidikan maupun upaya dalam membangkitkan ekonomi umat. Sebagaimana
yang dipaparkan oleh Hambari selaku kerabat dekat sekaligus dosen Hukum
Keluarga Islama di Universitas Ibn Khladun Bogor, ia menuturkan bahwa
keterlibatan Diddin Hafiduddin apabila diambil suatu konsentrasi, dakwah Diddin
Hafidhuddin lebih berfokus pada upayanya dalam membangun ekonomi umat.
“Keterlibatan Pak Kiyai dalam membangun kemandirian umat memang tidak
dapat dipisahkan dari upayanya agar masyarakat mandiri secara ekonomi, seperti
pembangunan ekonomi syariah, keuangan syariah”

Sebagai seorang ulama, pakar ekonomi syariah sekaligus cendekiawan kiprah
Diddin Hafiduddin di masyarakat tidak hanya dalam bidang ekonomi melainkan
turut andil dalam membangun pendidikan sesuai dengan nilai-nilai Islam. “Upaya
Pak Kiyai dalam membangun pendidikan yaitu dimulai dari memperbaiki cara
berpikir yakni bagaimana melihat segala sesuatu berdasarkan Islamic worldview,
nilai-nilai Islam, beliau juga terjun langsung ketengah masyarakat untuk
mengajarkan tafsir hal tersebut agar memberikan kesadaran tentang literasi kepada
masyarakat”.

79



Fathiya Zakiyah Hasryah, Fahmi Irfani, Falizar Rivani

Sebagai seorang ulama yang tidak hanya berfokus pada satu bidang atau lembaga
Didin Hafiduddin turut menuangkan gagasan-gagasannya di dunia pendidikan.
Dalam sesi wawancara itu penulis juga mengajukan pertanyaan terkait produk
yang dihasilkan Didin Hafiduddin dalam kiprahnya di dunia pendidikan, Hambari
meyebutkan bahwa banyak sekali produk pendidikan Didin Hafiduddin dari mulai
tingkat pesantren, yayasan sampai dengan perguruan tinggi. “Kalau dari lembaga
pendidikan itu sudah jelas yah, ada pesantren ulil albab, ada lembaga S2 dan S3
Pascasarjana, kemudia sekolah-sekolah yang beliau ada sebagai pembinanya,
termasuk yayasan, nah itu bukan dari lembaga pendidikan saja yah, banyak media
juga, dari kalam tv yang materinya juga mengarah ke kemandirian umat, buku-
buku karya beliau. Lalu yang real dari BSPP itu meluncurkan air suti, suti itu
singkatan dari BKSPPI, suti itu silaturahmi ukhuwah islam tafaquh fiddin
igomaduddin, nah itu disebar ke pesantren-pesantren, nah rencananya disebar ke
seluruh Indonesia”.

Upaya Didin Hafiduddin untuk mengkader generasi selanjutnya untuk sama-sama
membangun kemandirian umat dilakukannya melalui lembaga-lembaga
pendidikan seperti pesantren, perguruan tinggi bahkan taklim-taklim yang rutin
Didin Hafiduddin lakukan di masjid-masjid. Didin Hafiduddin menekankan
kemandirian umat selalu berlandaskan cara pandang Islam atau Islamic worldview.
Selain itu menurutnya seluruh umat Muslim mesti saling mendukung apabia hal
tersebut untuk kebaikan umat. Di akhir wawancara Hambari menuturkan:
“Dimanapun kaum muslimin berada kita harus saling berkolaborasi, saling
ta’awun saling tolong menolong demi mewujudkan dan berkontribusi untuk umat
dari segi aspek apapun sesuai dengan profesinya ya, dibidang hiburan, dibidang
pendidikan, dibidang politik, dibidang ekonomi, pengusaha, bahkan dibidang-
bidang yang olahraga, itu semuanya harus saling mendukung. Jadi upaya-upaya
yang sifatnya untuk umat itu beliau dukung.”

4. Kesimpulan

Metode kemandirian umat menurut Didin Hafiduddin berupaya menyadarkan umat
agar dapat menggunakan serta memilih kehidupannya untuk mencapai tingkat
hidup yang lebih baik dalam segala aspek. Membangun kemandirian umat
diperlukan kerjasama sesama umat Muslim, serta dukungan terhadap lembaga-
lembaga keumatan. Serta aspek penting dalam membangun kemandirian umat
yang mesti diperhatikan. Seperti keimanan dan ketakwaan, penguatan akidah, dan
keunggulan dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi. Peran atau kiprah
Didin Hafiduddin di masyarakat meliputi lembaga keumatan formal maupun non-
formal. Diharapkan penelitian ini dapat menambah khazanah keilmuan dalam
ranah perguruan tinggi serta dapat menjadi bahan rujukan bagi mahasiswa yang
melakukan penelitian dengan kajian yang sama. Meski begitu penulis sadar betul
akan banyaknya kekurangan dalam tulisan ini baik dari sisi karena fakirnya ilmu
yang dimiliki penulis. Maka dari itu penulis meminta kritik serta saran.

80



Metode Dakwah KH. Didin Hafidhduddin dalam Membangun Kemandirian Umat

5. Referensi

Ali, N. (2017). Dakwah bil qolam dalam menyampaikan pesan agama. Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 15(1), 16-27.
https://doi.org/10.1086/jpai.v15i1.3650

Ali, Z., & Zain, H. (2021). Kerjasama sosial dalam pengelolaan zakat untuk
kemandirian umat. Jurnal Keuangan Islam, 13(4), 200-213.
https://doi.org/10.2109/jki.v13i4.4110

Arifin, M., & Setiawan, B. (2020). Pengaruh dakwah terhadap pemecahan masalah
sosial dalam masyarakat. Jurnal Sosial Islam, 12(2), 221-235.
https://doi.org/10.3479/js1.v12i2.2734

Fitriani, S., & Putra, T. (2020). Strategi dakwah dalam membangun kemandirian
umat Islam di era digital. Jurnal Dakwah dan Teknologi, 14(2), 102-115.
https://doi.org/10.5346/jdt.v14i2.3306

Hafidhuddin, D. (2021). Kemandirian umat Islam di Indonesia. Jurnal
Pemberdayaan Umat, 20(1), 45-59. https://doi.org/10.7654/jpu.v2011.4295

Hakim, S., & Rahmat, P. (2017). Dakwah bil hal dalam masyarakat muslim
modern.  Jurnal  Sosial dan  Budaya Islam, 13(1), 33-44.
https://doi.org/10.9220/jsbi.v13i1.2103

Hidayat, D., & Fadhilah, L. (2022). Peran dakwah dalam mengatasi permasalahan
sosial umat. Jurnal Ilmu Dakwah, 25(1), 56-70.
https://doi.org/10.6655/jid.v2511.3015

Hidayat, S., & Asmara, M. (2022). Sinergi lembaga dakwah dan masyarakat dalam
membangun kemandirian umat. Jurnal Dakwah dan Masyarakat, 18(4), 200-
213. https://doi.org/10.3453/jdm.v18i4.3763

Indra, D., & Ramadhan, 1. (2022). Metode dakwah dalam membangun kemandirian
umat  Islam.  Jurnal  Sosial dan  Islam,  13(3), 220-232.
https://doi.org/10.7792/js1.v1313.3045

Kurniawan, F., & Sulaiman, S. (2022). Tujuan dakwah dalam mengatasi masalah
sosial umat. Jurnal Dakwah dan Masyarakat, 11(1), 48-59.
https://doi.org/10.9907/jdm.v11i1.4123

Misjaya, E. (2019). Kemandirian umat: Perspektif sosial dan ekonomi Islam.
Jurnal Ekonomi dan Dakwah, 14(2), 94-105.
https://doi.org/10.4410/jed.v14i2.2876

Mulyani, L., & Rahmawati, F. (2020). Potensi zakat dalam pengentasan
kemiskinan umat Islam. Jurnal Ekonomi Islam, 11(2), 121-134.
https://doi.org/10.7890/jei.v11i2.2089

Nasution, A., & Ramadhan, T. (2021). Dakwah profesional dalam perkembangan
sosial masyarakat. Jurnal Dakwah  Modern, 18(3), 134-148.
https://doi.org/10.7766/jdm.v1813.2341

Nurhadi, A., & Hidayat, D. (2020). Kesungguhan dalam dakwah untuk
kemandirian umat. Jurnal Dakwah dan Perubahan Sosial, 15(1), 111-124.
https://doi.org/10.2566/jdps.v1511.3150

81



Fathiya Zakiyah Hasryah, Fahmi Irfani, Falizar Rivani

Purnama, A., & Firdaus, S. (2022). Kerjasama antara Baznas dan lembaga sosial
keagamaan dalam meningkatkan kemandirian umat. Jurnal Studi Islam dan
Masyarakat, 14(1), 88-100. https://doi.org/10.4410/jsim.v14i1.4456

Rahmawati, F., & Farida, A. (2017). Tujuan dakwah dalam mengembangkan
kemandirian ~ umat.  Jurnal = Dakwah  Islam, 19(2),  57-58.
https://doi.org/10.2334/jdi.v19i2.4018

Rizki, F., & Lestari, T. (2021). Pengelolaan zakat dalam pembangunan
kemandirian umat. Jurnal Pemberdayaan Ekonomi Umat, 12(4), 205-217.
https://doi.org/10.9045/jpeu.v12i4.2239

Rochmiana, 1. (2019). Metode dakwah bil lisan: Sebuah analisis sosial. Jurnal
Dakwah Modern, 8(2), 34-45. https://doi.org/10.1124/jdm.v8i2.1920

Sari, N., & Yuliana, D. (2021). Tantangan dakwah dalam menghadapi
permasalahan kontemporer umat Islam. Jurnal Pembangunan Sosial, 19(4),
90-102. https://doi.org/10.5501/jps.v19i4.2983

Setiawan, B., & Wahid, H. (2019). Pemberdayaan umat melalui dakwah Islam.
Jurnal Pendidikan dan Sosial, 13(4), 301-312.
https://doi.org/10.5612/jps.v1314.4562

Sulaiman, F., & Fitriani, R. (2021). Peran Dewan Dakwah dalam mengembangkan
kemandirian umat Islam. Jurnal Dakwah dan Kemandirian, 19(2), 150-162.
https://doi.org/10.1345/;dk.v19i2.4174

Syamsuddin, R., & Kurniawan, D. (2021). Pentingnya organisasi dakwah dalam
meningkatkan kualitas hidup umat Islam. Jurnal Organisasi Sosial, 22(3),
143-155. https://doi.org/10.2486/j0s.v2213.3020

Wahid, A. (2023). Fungsi dakwah dalam meluruskan permasalahan umat. Jurnal
Pendidikan Islam, 18(2), 125-136. https://doi.org/10.8997/jpi.v18i2.4321

Wahid, H., & Hasan, 1. (2023). Pemberdayaan umat melalui zakat dan infak:
Menuju kemandirian sosial umat Islam. Jurnal Pembangunan Sosial, 16(3),
150-162. https://doi.org/10.6672/jps.v1613.3957

Yusuf, M., & Siti, N. (2023). Tantangan dakwah dalam mencapai kemandirian
umat: Perspektif sosial ekonomi. Jurnal Ekonomi dan Dakwah, 17(2), 95-
108. https://doi.org/10.1125/jed.v17i2.3104

Zaeni, ., & Mukmin, A. (2020). Makna umat dalam ajaran Islam. Jurnal Filsafat
dan Keislaman, 11(3), 106-118. https://doi.org/10.8921/jfk.v11i3.3225

Zain, M., & Hasan, H. (2022). Konsep dakwah dalam Al-Qur’an dan Hadits. Jurnal
Filsafat Islam, 9(3), 99-112. https://doi.org/10.4334/jf1.v913.3890

82



